
 

109 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

Teologi Ambivalensi Monarki Awal: Dialektika Otoritas Ilahi dan 

Inisiatif Manusia dalam 1 Samuel 8-12 

 

 

Binsar Pandapotan Silalahi1, Kezia Sharon Kurniawan2 

Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Yogyakarta1, Sekolah Tinggi Teologi Injili Surabaya2 

binsarsilalahi557@gmail.com1, keziasharonn21@gmail.com2 

 

 

Abstract 

This article analyzes the ambivalence of monarchy in 1 Samuel 8-12 by emphasizing the 

dynamic relationship between YHWH and Saul as the first king of Israel. This narrative presents 

the monarchy as an institution born of tension: on the one hand, it was requested by the people as 

a rejection of divine rule, but on the other hand, it was facilitated through Saul's anointing by the 

prophet Samuel. Previous studies have focused more on historical, literary, or ethical dimensions, 

thus not paying particular attention to the theological ambivalent aspects of the early monarchy. 

The novelty of this research lies in placing 1 Samuel 8-12 as the main locus for examining the 

dialectic between divine authority and human initiative. This study s the method of narrative 

exegesis of the Masoretic text to examine the literary structure, repetition of key , and patterns of 

relationships in the narrative. The results of the analysis show that the early monarchy is narratively 

positioned as an ambivalent institution, which is both legitimized and criticized, thus forming a 

theological strategy that affirms the limitations of human power within the framework of its 

relationship with divine authority. 

Keywords: Ambivalence, Monarchy, YHWH, 1 Samuel 8-12. 

Abstrak 

Artikel ini menganalisis ambivalensi monarki dalam 1 Samuel 8-12 dengan menekankan 

dinamika relasi antara YHWH dan Saul sebagai raja pertama Israel. Narasi ini menampilkan 

monarki sebagai institusi yang lahir dari ketegangan: di satu sisi diminta oleh umat sebagai 

penolakan terhadap pemerintahan ilahi, tetapi di sisi lain difasilitasi melalui pengurapan Saul oleh 

nabi Samuel. Kajian sebelumnya lebih banyak menyoroti dimensi historis, literer, atau etis, 

sehingga belum memberi perhatian khusus pada aspek teologis-ambivalen monarki awal. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada penempatan 1 Samuel 8-12 sebagai locus utama untuk 

mengkaji dialektika antara otoritas ilahi dan inisiatif manusia. Penelitian ini menggunakan metode 

eksegesis naratif terhadap teks Masoret untuk menelaah struktur literer, repetisi diksi kunci, dan 

pola relasi dalam narasi. Hasil analisis menunjukkan bahwa monarki awal diposisikan secara 

mailto:binsarsilalahi557@gmail.com


 

110 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

naratif sebagai institusi ambivalen, yang sekaligus dilegitimasi dan dikritisi, sehingga membentuk 

strategi teologis yang menegaskan keterbatasan kekuasaan manusia dalam bingkai relasi dengan 

otoritas ilahi. 

 

Kata Kunci: Ambivalensi, Monarki, YHWH, 1 Samuel 8-12. 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Monarki Israel merupakan salah satu isu teologis yang paling kompleks dalam Perjanjian 

Lama. Narasi tentang lahirnya institusi monarki dalam 1 Samuel 8-12 menghadirkan dinamika 

yang penuh ketegangan, di mana rakyat menuntut seorang raja, Allah memperingatkan tentang 

konsekuensi raja manusia, tetapi pada saat yang sama Allah sendiri berperan dalam pengangkatan 

Saul sebagai raja pertama. Ketegangan ini membentuk suatu teologi ambivalensi, di mana monarki 

dipahami sebagai wujud penolakan terhadap pemerintahan Allah sekaligus sarana ilahi untuk 

menyatakan kehendak-Nya dalam sejarah Israel. Melalui kisah Saul, teks ini tidak sekadar 

mencatat transisi politik, melainkan merefleksikan dialektika antara kedaulatan Allah dan 

kehendak umat. 

Kajian terdahulu telah menyoroti isu-isu penting seputar monarki awal dalam Samuel 

dengan pendekatan yang beragam. Beberapa penelitian menekankan dimensi teologis-psikologis, 

seperti Balfour yang menggarisbawahi penolakan terhadap Saul sebagai realisasi hukuman ilahi 

melalui roh jahat yang menguasainya, menekankan hilangnya legitimasi kepemimpinan Saul 

sebagai konsekuensi teologis yang tragis.1 Gilmour menambahkan dengan menafsir ketakutan 

akan pembalasan Allah dalam kitab Samuel sebagai unsur kunci yang membentuk karakter relasi 

umat dengan Allah, tetapi fokusnya lebih pada dimensi ketakutan ketimbang struktur teologi 

monarki itu sendiri.2 Kajian lain lebih menekankan aspek literer dan tekstual, seperti Glover yang 

membahas problem tekstual 1 Samuel 10:27b dengan perspektif intertekstualitas Qumran, 

sehingga lebih menyinggung dimensi transmisi teks daripada membangun teologi naratif 

monarki.3 Sementara itu, Mihăilă menekankan pentingnya prinsip literer dan homiletis dalam 

membaca narasi 1 Samuel. 8, tetapi pembahasannya lebih diarahkan pada implikasi khotbah 

ketimbang refleksi teologi biblika yang mendalam.4 

                                                
1 R J Balfour, “Rejection Realized: Saul, the Evil Spirit and the Loss of Kingship,” Journal for the Study of 

the Old Testament 47, no. 2 (2022): 206–22. 
2 Rachelle Gilmour, “From Anxiety to Reverence: Fear of God’s Retribution and Violence in the Book of 

Samuel,” Die Welt Des Orients 51, no. 1 (2021): 84–99. 
3 Daniel B Glover, “Is Josephus Among The Qumranites? Unraveling A Textual Conundrum In 1 Samuel 

10: 27b,” Zeitschrift Für Die Alttestamentliche Wissenschaft 132, no. 2 (2020): 266–80. 
4 corin Mihăilă, “Reading Ot Narratives And Preaching From Ot Narratives. Some Literary And Homiletical 

Principles With An Example From 1 SamueL 8,” The Journal of Ministry and Biblical Research, 2024, 45. 



 

111 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

Di sisi lain, terdapat kajian yang menempatkan fokus pada isu kepemimpinan dan ideologi 

politik. Omosor dan Umeanolue bersama Nwoko, misalnya, menggarisbawahi pidato perpisahan 

Samuel dalam 1 Samuel 12 sebagai model integritas dan akuntabilitas kepemimpinan, sehingga 

menekankan fungsi etik bagi gereja kontemporer.5 Namun, pendekatan semacam ini cenderung 

aplikatif dan normatif, sehingga belum menggali dimensi teologis-ambivalen monarki awal. Sergi, 

dengan pendekatan historis-arkeologis, menelaah pembentukan monarki Israel sebagai proses 

sosial-politik yang lebih luas, sehingga menggeser fokus dari konstruksi teologis menuju 

rekonstruksi sejarah.6 Demikian pula Randolph melalui pembacaan intertekstual Saul dengan 

Hakim-hakim 19-21, serta Smith melalui analogi karakter, keduanya menambah nuansa literer 

tetapi belum menyoroti ketegangan teologis dalam relasi YHWH-Saul.7 Sementara itu, Putra 

menafsir monarki secara teologis sebagai penolakan terhadap teokrasi, namun narasi 1 Samuel 8-

12 menunjukkan kerumitan lebih lanjut, yakni keterlibatan aktif YHWH dalam memilih dan 

meneguhkan Saul.8 Meskipun studi-studi terdahulu telah memberikan kontribusi signifikan dalam 

memperkaya pemahaman tentang Saul dan monarki Israel dari berbagai perspektif, baik teologis, 

literer, historis, maupun etis, kajian yang secara eksplisit menyoroti dimensi ambivalensi teologi 

monarki awal dalam kaitannya dengan relasi YHWH dan Saul masih belum menjadi fokus 

penelitian. Padahal, aspek ini menempati posisi sentral dalam narasi 1 Samuel 8-12 dan penting 

untuk dianalisis dalam kerangka teologi biblika. 

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan menempatkan 1 Samuel 8-12 sebagai locus 

utama untuk memahami ambivalensi teologi monarki awal dalam relasi antara YHWH dan Saul 

sebagai raja pertama Israel. Jika kajian sebelumnya lebih menekankan aspek historis, literer, etis, 

atau aplikatif, penelitian ini secara khusus mengarahkan fokus pada dinamika teologis yang 

menegaskan sekaligus mengkritisi institusi monarki dalam kerangka teologi biblika. Tujuan 

penelitian ini adalah menguraikan bagaimana teks 1 Samuel 8-12 menampilkan ketegangan antara 

kedaulatan Allah dan keinginan umat, serta bagaimana hal itu membentuk pemahaman teologis 

tentang peran raja dalam sejarah Israel. Penelitian ini sangat penting karena meninjau monarki 

bukan sekadar sebagai transisi politik atau figur kepemimpinan, melainkan sebagai wacana 

teologis yang menyatakan dialektika antara penolakan dan penerimaan terhadap pemerintahan 

                                                
5 Alexander I Omosor, “Samuel’s Farewell Address in 1 Samuel 12: 1-5 As a Resource for Integrity in 

Leadership,” Nigerian Journal of Christian Studies 4, no. 1 (2021): 48–63; Ikenna Umeanolue and Chukwuma 

Chieloka Nwoko, “LEADERSHIP AND ACCOUNTABILITY IN 1 SAMUEL 12: 1-5: MODEL FOR CHURCH 

LEADERSHIP IN ASSEMBLIES OF GOD CHURCH NIGERIA,” IFEDICHE: Journal of African Studies 2, no. 1 

(2025). 
6 Omer Sergi, “Saul, David, and the Formation of the Israelite Monarchy: Revisiting the Historical and 

Literary Context of 1 Samuel 9–2 Samuel 5,” Saul, Benjamin, and the Emergence of Monarchy in Israel: Biblical and 
Archaeological Perspectives (Society of Biblical Literature Atlanta, 2020). 

7 Blake Randolph, “Saul the Levite: An Intertextual Reading of 1 Samuel 9-11 and Judges 19-21” (New 

Orleans Baptist Theological Seminary, 2024); Cameron Boston Smith, “Some Character Analogies in 1 Samuel” (The 

University of St Andrews, 2023). 
8 Adi Putra and M Th, “Monarki: Penolakan Terhadap Teokrasi,” Explore Contact FAQ, 2021. 



 

112 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

ilahi. Sehingga, kontribusi penelitian ini terletak pada perluasan diskursus akademis mengenai 

monarki Israel serta penyediaan kerangka analitis yang lebih tajam bagi studi teologi biblika, 

khususnya dalam memahami relasi antara Allah, umat, dan institusi politik dalam narasi Perjanjian 

Lama. 

Sekalipun kajian-kajian terdahulu telah memberikan kontribusi penting dalam memahami 

dimensi historis, literer, etis, maupun aplikatif dari kemunculan monarki Israel, akan tetapi 

penelitian ini secara khusus menekankan ambivalensi teologi monarki awal sebagaimana 

tercermin dalam relasi antara YHWH dan Saul dalam 1 Samuel 8-12. Fokus tersebut dipilih sebab 

teks ini bukan hanya merekam transisi politik dari sistem hakim ke institusi kerajaan, melainkan 

juga mengartikulasikan pergumulan teologis tentang kedaulatan Allah yang berhadapan dengan 

keinginan umat. Oleh karenanya, penelitian ini menempatkan monarki awal Israel bukan sekadar 

sebagai fenomena sejarah atau narasi literer, melainkan sebagai konstruksi teologis yang 

mengandung dialektika mendasar antara otoritas ilahi dan kehendak manusia, yang pada gilirannya 

memperkaya pemahaman teologi biblika mengenai relasi Allah, umat, dan kekuasaan politik. 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan eksegesis teologi biblika dengan fokus pada narasi 

sejarah Israel dalam 1 Samuel 8-12. Dalam hal ini, objek penelitian adalah 1 Samuel 8-12, dengan 

fokus pada konstruksi naratif mengenai relasi antara YHWH dan Saul sebagai raja pertama Israel. 

Sumber data primer penelitian ini adalah WTT Leningrad Codex Hebrew Old Testament (WTT), 

yang secara luas diakui sebagai manuskrip Masoret tertua dan terlengkap serta menjadi dasar bagi 

edisi kritis modern Alkitab Ibrani.9 Sumber data sekunder berupa literatur akademik, meliputi 

komentar kritis, buku teologi biblika, dan artikel jurnal yang relevan. Pratt menjelaskan bahwa 

teks Alkitab bergenre narasi harus dipahami terlebih dahulu melalui analisis alur cerita, tokoh, 

setting, konflik, dan resolusi, sebelum beralih pada kajian tekstual secara detail.10 Berdasarkan hal 

tersebut, proses penelitian dilakukan melalui beberapa langkah, yakni sebagai berikut: (1) analisis 

naratif 1 Samuel 8-12 untuk mengidentifikasi struktur plot, perkembangan karakter Samuel, Saul, 

umat, dan YHWH, serta konflik teologis yang dibangun narator; (2) analisis tekstual terhadap teks 

Ibrani untuk menelusuri kata kunci, repetisi, dan struktur literer yang menegaskan nuansa 

ambivalensi monarki; (3) interpretasi teologis terhadap hasil analisis naratif dan tekstual untuk 

menyingkap relasi ambivalen antara YHWH dan Saul; dan (4) sintesis teologi biblika untuk 

merumuskan pemahaman yang komprehensif tentang monarki awal Israel. Tarigan menjelaskan 

bahwa penelitian teologi dengan pendekatan seperti ini perlu didasarkan pada eksegesis yang 

                                                
9 Aron Dotan, Biblia Hebraica Leningradensia: Prepared According To The Vocalization, Accents, And 

Masora Of Aaron Ben Moses Ben Asher In The Leni (Peabody: Hendrickson Publishers, 2001). 
10 Richard L. Pratt, Jr., The Bible Student’s Guide To Interpreting Old Testament Narratives: He Gave Us 

Stories (Surabaya: Momentum, 2018), 126–30. 



 

113 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

akurat11, serta mengikuti prinsip metodologis yang menekankan keterpaduan antara kritik tekstual, 

analisis naratif, dan refleksi teologis dalam studi Perjanjian Lama.12 Dengan langkah-langkah 

tersebut, penelitian ini berupaya menegaskan bahwa ambivalensi monarki dalam 1 Samuel 8-12 

dapat dipahami secara lebih komprehensif melalui kerangka teologi biblika. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Struktur Naratif dan Alur Narasi 1 Samuel 8-12 

Narasi 1 Samuel 8-12 membentuk alur transisi besar dalam sejarah Israel, yaitu perubahan 

dari teokrasi menuju monarki. Struktur alur dapat dilihat melalui empat tahap utama, yakni sebagai 

berikut: 

I. Penolakan rakyat terhadap kepemimpinan Allah melalui Samuel (1 Sam. 8:1-22) 

II. Pemilihan Saul oleh YHWH melalui perantaraan Samuel (1 Sam. 9-10) 

III. Pengukuhan Saul melalui kemenangan militer (1 Sam. 11-1-15) 

IV. Pidato perpisahan Samuel di Gilgal (1 Sam. 12:1-25) 

Menurut Hung-En Lee, struktur ini tidak hanya menyajikan catatan historis, melainkan 

membangun suatu kerangka ideologis yang menyampaikan pesan bahwa monarki merupakan 

institusi yang penuh paradoks, yakni ditolak sekaligus dipakai oleh Allah.13 Pandangan Lee sejalan 

dengan John Goldingay yang menekankan bahwa Kitab Samuel secara konsisten menampilkan 

monarki dalam kerangka “paradoks teologis,” di mana peran raja tidak pernah dilepaskan dari 

tegangan antara kehendak umat dan kedaulatan Allah.14 Penulis melihat bahwa penyusunan alur 

ini sejak awal sudah diarahkan bukan semata untuk kronik historis, melainkan untuk menghadirkan 

wacana teologis yang menyoroti dialektika antara pilihan manusia dan intervensi ilahi. 

Kisah dalam 1 Samuel 8-12 bergerak perlahan dari panggung lokal menuju momen yang 

mengguncang sejarah Israel. Narasi dibuka dengan gambaran suram, di mana Samuel yang telah 

menua, anak-anaknya yang tidak setia, dan sebuah bangsa yang mulai gelisah karena merasa butuh 

kepastian politik (1 Sam. 8:1-5). Di sinilah permintaan akan seorang raja lahir, bukan sebagai 

sekadar pilihan praktis, melainkan sebagai tanda ketidakpercayaan pada kepemimpinan Allah 

sendiri (1 Sam. 8:7). Hung-En Lee menafsirkan bagian ini sebagai konstruksi ideologis, di mana 

penulis mengarahkan pembaca untuk merasakan ketegangan bahwa monarki tidak pernah berdiri 

                                                
11 Iwan Setiawan Tarigan, “Eksegesis Dan Penelitian Teologis,” Jurnal Teologi Cultivation 5, no. 2 (2021): 

86–102. 
12 John H. Walton and Andrew E. Hill, Old Testament Today: A Journey from Ancient Context to 

Contemporary Relevance, ed. 2nd Ed. (Grand Rapids, Michigan: Zondervan, 2013), 42–43. 
13 Hung-En Lee, “Give Us A King To Govern Us: An Ideological Reading Of 1 Samuel 8-12,” University of 

Stellenbosch, December 2011, 45–48. 
14 John Goldingay, Old Testament Theology: The Theology Of The Book Of Samuel (United Kingdom: 

Cambridge University Press, 2024), 11–13. 



 

114 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

di atas fondasi yang netral, melainkan atas dasar paradoks teologis.15 Penulis berpendapat bahwa 

narasi awal ini memperlihatkan bahwa sejarah Israel ditata sedemikian rupa sehingga transisi 

menuju monarki selalu dimaknai sebagai pergulatan batin antara kerinduan manusia dan 

kedaulatan Allah. 

Setelah itu, cerita mengalir menuju pertemuan yang tampak kebetulan, tetapi dalam bingkai 

naratif disajikan sebagai takdir ilahi, di mana perjumpaan Saul dengan Samuel (1 Sam. 9:15-17). 

Peristiwa ini menjadi titik balik, di mana Allah yang sebelumnya “ditolak” justru menjadi pihak 

yang paling aktif dalam memilih raja. Goldingay menyebutnya sebagai “paradoks teologi 

monarki,” sebab Allah tetap berdaulat bahkan ketika umat menolak-Nya.16 Pilihan atas Saul lalu 

diteguhkan melalui tindakan simbolis Samuel yang menuangkan minyak di kepalanya (1 Sam. 

10:1), menandai peralihan dari wacana penolakan menuju perwujudan monarki yang sah. Penulis 

melihat bagian ini sebagai strategi literer, di mana narasi seakan mengingatkan bahwa sekalipun 

raja hadir karena tekanan rakyat, keberadaannya tetap tidak lepas dari rancangan Allah. Dalam hal 

ini, monarki digambarkan sebagai jalan tengah antara kehendak manusia dan kehendak ilahi. 

Narasi mencapai puncaknya ketika Saul membuktikan dirinya melalui kemenangan atas 

orang Amon (1 Sam. 11), lalu dilanjutkan dengan pidato Samuel di Gilgal (1 Sam. 12). Peristiwa 

militer itu memberi Saul legitimasi politik di hadapan umat, tetapi pidato Samuel segera 

mengembalikan fokus pada Allah sebagai Raja sejati Israel. Gilmour melihat bagian ini sebagai 

refleksi atas rasa takut umat terhadap murka Allah, yang menjadi benang merah dari seluruh alur 

cerita.17 Akan tetapi, menurut penulis, lebih dari sekadar rasa takut, bagian ini mengikat kembali 

seluruh struktur naratif, di mana peringatan Samuel di awal (1 Sam. 8:11-18) kini bergema ulang 

dalam 1 Samuel 12:12-17, menciptakan simetri literer yang menegaskan pesan utama. Oleh karena 

itu, narasi 1 Samuel 8-12 tidak hanya berfungsi sebagai laporan historis, melainkan sebagai 

konstruksi teologis yang secara sadar menampilkan ambivalensi monarki sebagai bentuk 

akomodasi ilahi yang bersifat kondisional. Monarki diberikan sebagai respons Allah terhadap 

penolakan umat terhadap pemerintahan-Nya, namun akomodasi tersebut tidak berdiri secara 

otonom, melainkan berada di bawah kendali kedaulatan Allah dan terikat pada rancangan teologis 

yang lebih luas. Dalam kerangka ini, monarki Saul diposisikan sebagai bentuk kepemimpinan 

sementara yang diizinkan dalam konteks ketidaktaatan umat, tetapi sekaligus dibatasi dan 

diarahkan menuju pemenuhan kehendak Allah yang dinyatakan secara progresif dalam janji Daud, 

sehingga menegaskan bahwa legitimasi monarki sejak awal bersifat terbatas dan bergantung pada 

kesetiaan kepada YHWH. 

Struktur naratif tersebut sekaligus memperlihatkan strategi literer dalam menyusun 

ketegangan cerita. Misalnya, permintaan umat untuk raja dalam 1 Samuel 8 diposisikan sebagai 

tindakan “penolakan” terhadap YHWH (1 Sam. 8:7), sementara pada saat yang sama YHWH 

                                                
15 Lee, “Give Us A King To Govern Us: An Ideological Reading Of 1 Samuel 8-12,” 45–48. 
16 Goldingay, Old Testament Theology: The Theology Of The Book Of Samuel, 11–13. 
17 Gilmour, “From Anxiety to Reverence: Fear of God’s Retribution and Violence in the Book of Samuel.” 



 

115 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

justru memimpin proses pemilihan Saul (1 Sam. 9:15-17; 10:1). Rachelle Gilmour menegaskan 

bahwa narasi Samuel secara sengaja membangun dinamika ketegangan antara “kekhawatiran akan 

kekerasan Allah” dengan “pengakuan atas otoritas-Nya,” sehingga menimbulkan nuansa 

ambivalen dalam pembacaan.18 Namun demikian, penulis berpendapat bahwa alur cerita bukan 

hanya membangun ketegangan psikologis umat, tetapi juga secara sadar menegaskan otoritas 

narator dalam menempatkan Allah sebagai pihak yang tetap berdaulat meskipun umat menolak. 

Oleh sebab itu, struktur naratif 1 Samuel 8-12 dapat dibaca sebagai sarana literer untuk 

menyampaikan teologi ambivalensi, bukan sekadar kronologi politik. 

Kemudian, pengulangan dan simetri dalam alur narasi juga mempertegas pesan 

teologisnya. Peringatan Samuel mengenai konsekuensi monarki (1 Sam. 8:11-18) diulang dan 

ditegaskan kembali dalam pidatonya di Gilgal (1 Sam. 12:12-17), menciptakan bingkai naratif 

yang mengikat keseluruhan cerita. Menurut Daniel Glover, penyusunan ulang teks dan bahkan 

variasi tradisi di sekitar 1 Samuel 10:27b menunjukkan bahwa komunitas penulis kuno berusaha 

menata narasi agar semakin menekankan ketegangan seputar legitimasi Saul.19 Dalam hal ini, 

penulis melihat bahwa struktur alur 1 Samuel 8-12 dirancang dengan kesadaran literer yang tinggi, 

sehingga fungsi naratifnya bukan hanya menyampaikan peristiwa tetapi juga menanamkan refleksi 

teologis. Oleh karena itu, alur cerita dapat dipahami sebagai instrumen naratif yang secara 

sistematis menampilkan ambivalensi monarki awal sebagai bagian integral dari teologi biblika. 

 

Karakter, Setting, dan Konflik Narasi 1 Samuel 8-12 

Kisah 1 Samuel 8-12 menampilkan tokoh-tokoh yang tidak hanya berperan dalam jalannya 

cerita, tetapi juga menjadi simbol dari dinamika teologis yang lebih besar. Samuel hadir sebagai 

nabi tua yang menolak permintaan umat, sekaligus sebagai juru bicara Allah yang menegaskan 

penolakan itu sebagai penolakan terhadap YHWH (1 Sam. 8:7). Saul, sebaliknya, muncul sebagai 

sosok muda dari suku kecil, Benjamin, yang tidak memiliki catatan prestasi sebelumnya (1 Sam. 

9:21). Kehadiran dua tokoh ini menciptakan kontras naratif yang tajam Samuel melambangkan 

teokrasi yang perlahan meredup, sementara Saul menjadi wajah baru monarki yang ambigu. Omer 

Sergi menunjukkan bahwa penggambaran Saul sebagai raja pertama dimaksudkan untuk 

menyoroti rapuhnya legitimasi monarki sejak awal, karena ia dipilih di tengah krisis dan bukan 

dari garis keturunan bangsawan.20 Dari sudut pandang penulis, penokohan ini memang 

dimaksudkan untuk memperlihatkan ketegangan struktural, di mana di satu sisi, Israel 

membutuhkan seorang pemimpin; di sisi lain, raja ini muncul dari keadaan yang tidak ideal, 

sehingga membuka jalan bagi teologi ambivalensi. 

                                                
18 Gilmour. 
19 Glover, “Is Josephus Among The Qumranites? Unraveling A Textual Conundrum In 1 Samuel 10: 27b.” 
20 Sergi, “Saul, David, and the Formation of the Israelite Monarchy: Revisiting the Historical and Literary 

Context of 1 Samuel 9–2 Samuel 5.” 



 

116 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

Kemudian, latar tempat dalam 1 Samuel 8-12 tidak dapat dipandang sekadar geografis, 

melainkan simbolis. Mispa dan Gilgal menjadi panggung politik sekaligus spiritual bagi transisi 

monarki. Di Mispa (1 Sam. 10:17-27), Saul diundi dan diangkat sebagai raja, tetapi narasi segera 

memperlihatkan adanya oposisi yang menolak legitimasinya. Kemudian di Gilgal (1 Sam. 11:14-

15; 12:1-25), seluruh bangsa berkumpul untuk memperbaharui kerajaan, dan Samuel 

menyampaikan pidatonya yang sarat teologi. Blake Randolph menghubungkan latar-latar ini 

dengan trauma kolektif Israel dalam Hakim-Hakim 19-21, sehingga narasi Saul tidak pernah lepas 

dari ingatan akan kekacauan bangsa sebelumnya.21 Menurut penulis, penggunaan setting ini 

berfungsi sebagai “memori ruang,” yakni tempat yang tidak hanya menyimpan peristiwa tetapi 

juga menanamkan makna teologis, di mana setiap lokasi mengingatkan Israel bahwa legitimasi 

politik selalu berdiri di bawah bayang-bayang pengalaman kolektif mereka bersama YHWH. 

Pada narasi 1 Samuel 8-12, konflik utama dalam bagian ini terletak pada pertarungan antara 

kehendak umat dan kedaulatan Allah. Umat menuntut raja “seperti bangsa-bangsa lain” (1 Sam. 

8:5, 19-20), tetapi Allah menilai tuntutan itu sebagai penolakan terhadap pemerintahan-Nya (1 

Sam. 8:7). Cameron Smith menafsirkan konflik ini dalam bingkai kontras karakter, di mana umat 

digambarkan sebagai komunitas yang menyerupai bangsa-bangsa kafir, sementara Samuel tetap 

menjadi figur setia yang menjaga kemurnian identitas Israel.22 Namun, penulis berpendapat bahwa 

konflik ini tidak dapat direduksi pada level karakter saja; justru yang lebih penting adalah lapisan 

teologisnya. Pertarungan ini adalah soal identitas, yakni apakah Israel tetap menjadi umat yang 

diperintah langsung oleh Allah, ataukah mereka memilih pola kepemimpinan politik seperti 

bangsa-bangsa lain. Dalam hal ini, konflik yang dibangun narasi ini lebih luas daripada sekadar 

ketegangan sosial, melainkan menyentuh inti relasi Israel dengan Allah. 

Konflik itu pada akhirnya tidak diselesaikan dengan penolakan mutlak, melainkan melalui 

sebuah resolusi yang paradoks. Allah memberikan Saul sebagai jawaban atas permintaan umat (1 

Sam. 9:16-17; 10:1), tetapi tetap menegaskan bahwa keputusan itu akan membawa konsekuensi (1 

Sam. 8:18; 12:15). Robert Balfour menyoroti bahwa sejak awal, kisah Saul telah dirancang untuk 

menuju kegagalannya, sebab roh Allah yang menyertai dia kemudian diambil, sebagai tanda 

bahwa legitimasi raja bergantung penuh pada kedaulatan Allah.23 Menurut penulis, hal ini 

menunjukkan bahwa narasi 1 Samuel 8-12 memang tidak pernah bermaksud solusi final atas 

konflik umat dan Allah. Sebaliknya, teks ini menciptakan dialektika yang terbuka, yakni monarki 

bisa menjadi berkat jika raja dan umat setia kepada YHWH, tetapi juga dapat berbalik menjadi 

kutuk jika mereka menolak Dia. Inilah bentuk ambivalensi monarki awal yang ditekankan dalam 

alur besar Kitab Samuel. 

 

 

                                                
21 Randolph, “Saul the Levite: An Intertextual Reading of 1 Samuel 9-11 and Judges 19-21.” 
22 Smith, “Some Character Analogies in 1 Samuel.” 
23 Balfour, “Rejection Realized: Saul, the Evil Spirit and the Loss of Kingship.” 



 

117 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

Analisis Teks 1 Samuel 8-12 

Narasi 1 Samuel 8 menekankan dimensi linguistik yang menyingkap potensi opresif 

monarki. Kata kerja dari akar kata לָקַח “laqach” diterjemahkan “mengambil”, diulang sebanyak 

empat kali dalam bentuk imperfektif יִקַח “yiqqāḥ”, dengan bentuk kata Qal. Imperfektif orang 

ketiga maskulin tunggal dalam 1 Samuel 8:11, 13, 14, 16, dan pengulangan ini menghasilkan efek 

retoris yang kuat. Pola ini diperluas dengan verba עָשַר “asar” yang artinya “memungut” pada 1 

Samuel 8:15, 17, sehingga secara konseptual terdapat enam kali gambaran eksploitasi. Repetisi 

tersebut mengindikasikan intensi tindakan berulang yang menandai pola otoritas yang dominan.24 

Dalam kerangka naratif, bentuk kata yang terkandung pada ayat tersebut tidak hanya menunjuk 

pada masa depan yang hipotetis, melainkan pada kepastian sosial yang akan dialami Israel jika 

monarki ditegakkan. Robert Alter menegaskan bahwa repetisi semacam ini berfungsi sebagai 

perangkat literer untuk menanamkan nuansa peringatan dalam pikiran pembaca.25 Berdasarkan hal 

tersebut, sejak awal monarki digambarkan bukan sebagai institusi netral, melainkan sebagai 

mekanisme yang penuh ambivalensi antara kebutuhan dan ancaman. 

Dalam konteks analisis tekstual, hal ini memperlihatkan bahwa konsekuensi monarki 

diproyeksikan dalam bentuk hukum naratif. Frasa ְלֶך ט הַמֶֶּ֔ פַַּ֣  mišpaṭ hammeleḵ” yang“ מִשְׁ

diterjemahkan “ketentuan raja” dalam 1 Samuel 8:11 merujuk pada hak prerogatif raja, bukan 

keadilan normatif yang bersifat kolektif. Hal ini menegaskan bahwa dalam konteks kerajaan, 

istilah mišpaṭ lebih dekat dengan arti “dekret sepihak” daripada norma yuridis.26 Pemahaman ini 

menjadi semakin jelas ketika istilah tersebut dibaca secara intertekstual dengan Ulangan 17:14-20, 

yang menetapkan batasan-batasan ideal bagi raja Israel, yakni larangan memperbanyak kuda, istri, 

dan kekayaan, serta kewajiban tunduk pada Taurat. Berbeda dari visi Deuteronomistik tersebut, 

mišpaṭ hammeleḵ dalam 1 Samuel 8 justru menggambarkan raja sebagai figur yang “mengambil” 

 sumber daya umat secara sistematis, sehingga melanggar secara langsung batasan etis dan (לָקַח)

teologis yang telah ditetapkan sebelumnya. Dengan demikian, penggunaan istilah mišpaṭ dalam 

konteks ini tidak merepresentasikan keadilan perjanjian, melainkan menandai penyimpangan 

struktural monarki dari ideal teologis yang digariskan oleh Taurat, sehingga memperkuat kritik 

naratif terhadap institusi kerajaan sejak awal kemunculannya. 

Hal ini menandai pergeseran fundamental dari relasi perjanjian yang timbal balik menuju 

relasi hierarkis antara raja dan rakyat. John Goldingay menilai bahwa Kitab Samuel memang 

membingkai perubahan ini sebagai paradoks teologis, di mana Allah tetap memegang kedaulatan 

meskipun umat menuntut sistem politik yang menyerupai bangsa-bangsa lain.27 Craig 

                                                
24 Ludwig Koehler and Walter Baumgartner, The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament, ed. 

Johann Jakob Stamm (Leiden, The Netherlands: Koninklijke Brill, 2000), 531. 
25 Robert Alter, The Art Of Biblical Narrative (New York: Basic Books, 1980), 114–15. 
26 David J.A. Clines, ed., The Dictionary Of Classical Hebrew, Volume V (Sheffield: Sheffield Phoenix 

Press, 2011), 711–13. 
27 Goldingay, Old Testament Theology: The Theology Of The Book Of Samuel, 11–13. 



 

118 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

Bartholomew menambahkan bahwa teks-teks naratif semacam ini harus dibaca dengan kesadaran 

akan fungsi teologisnya, bukan hanya dimensi historis-politisnya.28 Maka, narasi ini membentuk 

kerangka ganda, yakni menegaskan legitimasi politik sekaligus memperingatkan potensi 

degenerasi teologis. 

Lebih lanjut, kata kunci נָגִיד “nagid” yang diterjemahkan “pemimpin” dalam 1 Samuel 

9:16 mengungkapkan nuansa yang berbeda dari istilah ְמֶלֶך “melek” diterjemahkan “raja”. 

Randolph berargumen bahwa penggunaan nagid mencerminkan peran Saul yang lebih sebagai 

figur fungsional ketimbang penguasa absolut, sejajar dengan pola kepemimpinan dalam kitab 

Hakim-Hakim.29 Pola ini diperkuat secara tekstual, sebab istilah melek memang dipakai dalam 

pidato umat, sedangkan nagid muncul dalam perkataan Allah melalui Samuel. Dalam hal ini, 

terdapat kontras semantis yang menggarisbawahi ambivalensi teologi monarki, yakni umat 

menghendaki seorang raja (melek), tetapi Allah hanya memberikan seorang pemimpin (nagid). 

Dari segi struktur Masoret, diksi ini memperlihatkan nuansa ironis bahwa monarki pertama Israel 

hadir dalam bingkai keterbatasan, bukan kebesaran. Perbedaan terminologi ini menjadi salah satu 

kunci untuk memahami bahwa narasi ini mengandung tegangan internal yang disengaja secara 

literer. 

Menariknya kata kunci  teks Masoret juga menonjolkan diksi מָשַח “mashach” yang 

diterjemahkan “mengurapi”, yang muncul pada 1 Samuel 10:1 ketika Samuel menuangkan minyak 

ke atas kepala Saul. Bentuk Qal. perfect di sini menandai tindakan yang sudah tuntas, berbeda 

dengan proses sosial-politik yang masih berlangsung. Glover menekankan bahwa keberadaan teks 

tambahan dalam beberapa tradisi memperlihatkan adanya pergulatan redaksional mengenai 

legitimasi Saul sebagai raja.30 Namun, dalam teks Masoret, kata mashach justru menekankan 

legitimasi teologis yang tidak bisa dihapuskan begitu saja. Hal ini menciptakan ketegangan dengan 

pasal 12, di mana Samuel mengingatkan bahwa meskipun Saul diurapi, Allah tetap menjadi Raja 

Israel yang sejati. Dalam hal ini, diksi mashach tidak hanya berfungsi sebagai tindakan simbolis, 

tetapi juga sebagai perangkat teologis yang menegaskan bahwa monarki berdiri dalam tegangan 

antara kehendak umat dan kedaulatan Allah. 

Uniknya, tulisan Glover yang membahas mengenai kritik teks memperkuat pemahaman 

terhadap dinamika naratif ini. Varian yang ditemukan dalam 4QSamᵃ dan dikutip oleh Yosefus 

(Ant. 6.68) pada 1 Samuel 10:27b-11:1 menambahkan detail tentang ancaman Nahas orang Amon 

yang hendak mencongkel mata kanan seluruh Israel. Tambahan ini, yang tidak ditemukan dalam 

teks WTT, memperjelas situasi darurat yang memperkuat legitimasi Saul sebagai penyelamat 

bangsa. Daniel Glover menunjukkan bahwa perbedaan ini kemungkinan besar terjadi karena 

fenomena homeoteleuton, sehingga tradisi Qumran dan Yosefus dapat dianggap sebagai saksi bagi 

                                                
28 Craig G. Bartholomew, Introducing Biblical Hermeneutics: A Comprehensive Framework for Hearing 

God In Scripture (Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 2015), 223–25. 
29 Randolph, “Saul the Levite: An Intertextual Reading of 1 Samuel 9-11 and Judges 19-21.” 
30 Glover, “Is Josephus Among The Qumranites? Unraveling A Textual Conundrum In 1 Samuel 10: 27b.” 



 

119 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

bentuk teks yang lebih asli.31 McCarter juga menekankan bahwa bacaan “plus” ini lebih konsisten 

dengan perkembangan alur narasi ketimbang versi Masoret.32 Dengan menerima varian ini, peran 

Roh Allah atas Saul dalam 1 Samuel 11:6 dapat dipahami sebagai respons providensial dalam 

kondisi yang ekstrem. Berdasarkan hal ini, kritik teks tidak hanya bersifat filologis, tetapi juga 

menentukan bagaimana narasi teologis dipahami. 

Selain aspek leksikal dan tekstual, intertekstualitas menegaskan bahwa narasi 1 Samuel 8-

12 tidak berdiri sendiri. Ulangan 17:14-20 telah memberikan cetak biru bagi institusi raja dengan 

batasan yang jelas agar tidak menyaingi kedaulatan Allah. Epilog Hakim-Hakim (19-21) 

mengingatkan pembaca bahwa ketiadaan raja dapat berujung pada kekacauan moral yang ekstrem. 

Akhirnya, tidak dapat dipungkiri bahwa motif penolakan terartikulasikan melalui kata kerja מָאַס 

“ma’ac” diterjemahkan “menolak”, yang dipakai dalam 1 Samuel 8:7 ketika YHWH menegaskan 

bahwa Israel tidak menolak Samuel, melainkan diri-Nya sebagai Raja. Balfour menekankan bahwa 

diksi ma’ac dalam kitab Samuel selalu berkaitan dengan dinamika relasi antara Allah dan 

pemimpin yang diurapi.33 Pola ini mencapai puncaknya dalam pasal-pasal berikut, ketika Saul 

sendiri “ditolak” oleh Allah (1 Sam. 15:23, 26). Berdasarkan hal ini, dari sisi struktur literer, terjadi 

semacam inklusi, yakni umat menolak Allah dengan meminta raja, dan akhirnya raja yang dipilih 

pun ditolak Allah. Dari perspektif teologis, pola repetisi ma’ac menegaskan bahwa konflik 

fundamental monarki Israel bukan sekadar politis, tetapi menyentuh inti relasi umat dengan 

YHWH. Hal ini menunjukkan betapa redaksi Masoret membangun sebuah drama teologis yang 

menggambarkan monarki awal sebagai paradoks ketaatan dan penolakan. 

 

Ambivalensi Monarki Dalam Perspektif Teologi Narasi 

Narasi 1 Samuel 8-12 memperlihatkan ambivalensi monarki Israel sebagai institusi yang 

dihadirkan melalui interaksi antara kehendak manusia dan kedaulatan Allah. Permintaan Israel 

akan seorang raja dipandang sebagai penolakan terhadap pemerintahan langsung YHWH (lih. 1 

Sam. 8:7), namun ironisnya Allah sendiri yang kemudian memilih dan mengurapi Saul (1 Sam. 

9:16; 10:1). Pola naratif ini mencerminkan dinamika dialektis di mana Allah tetap berdaulat 

sekaligus mengizinkan umat menjalani konsekuensi dari pilihan mereka. Butar-butar dkk 

menekankan bahwa proses pengurapan Saul dan Daud menandai momen transisi besar, di mana 

kepemimpinan Israel bergerak dari pola karismatik menuju pola monarki yang diinstitusionalisasi, 

tetapi tetap berada dalam kerangka teologis Allah.34 Sejalan dengan itu, McConville menunjukkan 

bahwa monarki dalam Perjanjian Lama selalu diletakkan dalam hubungan antara kekuasaan 

                                                
31 Glover. 
32 P. Kyle McCarter. Jr., 1 Samuel: A New Translation With Introduction, Notes And Commentary (Garden 

City, New York: Doubleday & Company, 1980), 199–201. 
33 Balfour, “Rejection Realized: Saul, the Evil Spirit and the Loss of Kingship.” 
34 Grecetinovitria Merliana Butar-butar et al., “Perjalanan Samuel Mengurapi Saul Dan Daud Menjadi Raja 

Atas Israel,” Jurnal Silih Asah 1, no. 2 (2024): 73–81. 



 

120 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

manusia dan kedaulatan Allah, sehingga mengandung dimensi politis sekaligus teologis.35 

Berdasarkan hal tersebut, kitab Samuel menarasikan monarki sebagai realitas yang ambigu, yang 

di satu sisi menjawab kebutuhan umat, tetapi di sisi lain memperlihatkan keterbatasannya di bawah 

otoritas Allah. 

Ambivalensi semakin ditegaskan melalui cara narator menggambarkan proses pemilihan 

Saul yang melibatkan undian dan pengakuan komunitas (1 Sam. 10:20-24). Damanik dan 

Pakpahan mencatat bahwa sistem undi yang digunakan dalam kisah ini memiliki plus minus, di 

mana di satu sisi menunjukkan keterlibatan Allah dalam menentukan pemimpin, tetapi di sisi lain 

memperlihatkan potensi keterbatasan dalam legitimasi sosial-politik.36 Perspektif ini 

memperlihatkan bahwa monarki tidak hanya hadir sebagai respons teologis, tetapi juga sebagai 

hasil kompromi sosial yang sarat ketegangan. Walter Brueggemann menambahkan bahwa kitab 

Samuel secara sadar menyajikan Saul sebagai figur yang ambigu, di mana legitimasi ilahi melalui 

pengurapan tidak serta merta menghapuskan kerentanan politik dan keraguan rakyat.37 Hal ini 

sejalan dengan pola naratif yang terus-menerus menekankan tindakan Allah dalam mengangkat 

sekaligus menolak pemimpin, sehingga monarki ditempatkan dalam bingkai yang tidak pernah 

sepenuhnya stabil. Oleh karena itu, ambivalensi dalam narasi bukanlah sekadar kebetulan 

redaksional, melainkan strategi teologis untuk menyoroti keterbatasan kekuasaan manusiawi. 

Pidato perpisahan Samuel dalam 1 Samuel 12 memperlihatkan klimaks dari ambivalensi 

monarki. Di satu sisi, Samuel mengafirmasi Saul sebagai raja yang dipilih Allah dan diteguhkan 

melalui kemenangan militer, tetapi di sisi lain ia menegaskan bahwa Allah tetap menjadi Raja 

sejati Israel. Balfour menekankan bahwa diksi מָאַס membentuk pola teologis, di mana penolakan 

umat terhadap Allah berakhir dengan penolakan Allah terhadap Saul.38 Terence Fretheim 

menafsirkan dinamika ini dalam kerangka relasi Allah yang penuh risiko, di mana keterlibatan 

Allah dalam sejarah manusia tidak meniadakan penderitaan akibat pilihan umat.39 Dengan 

demikian, struktur naratif menampilkan monarki sebagai instrumen pedagogis yang digunakan 

Allah untuk menyingkapkan kesetiaan maupun penolakan umat. Pola ini memperlihatkan bahwa 

ambivalensi monarki bukanlah anomali, melainkan dimensi esensial dari teologi narasi dalam 

kitab Samuel, di mana Allah mengizinkan raja hadir, tetapi kedaulatan-Nya tetap menjadi acuan 

utama dalam menilai setiap kepemimpinan. 

 

                                                
35 J. G. McConville, God and Earthly Power: An Old Testament Political Theology (New York: T&T Clark, 

2006), 45–47. 
36 Jhon Marthin Elizon Damanik and Binsar Jonathan Pakpahan, “Membuang Undi Menemukan Pemimpin: 

Analisis Plus Minus Sistem Undi Pemilihan Pemimpin Dalam Kisah Raja Saul,” Jurnal Abdiel: Khazanah 

Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen Dan Musik Gereja 4, no. 2 (2020): 199–215. 
37 Walter Brueggemann, Interpretation A Bible Commentary for Teaching and Preaching: First and Second 

Samuel (Louisville, Kentucky: Westminster John Knox Press, 1990), 362–64. 
38 Balfour, “Rejection Realized: Saul, the Evil Spirit and the Loss of Kingship.” 
39 Terence E. Fretheim, The Suffering Of God: An Old Testament Perspective (Philadelphia: Fortress Press, 

1984), 79–81. 



 

121 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

Sintesis Teologi Biblika Tentang Relasi YHWH Dan Saul 

Relasi YHWH dan raja dalam 1 Samuel 8-12 memperlihatkan bahwa monarki Israel tidak 

pernah dipahami sebagai institusi otonom, melainkan sebagai arena teologis tempat kedaulatan 

Allah berinteraksi dengan pilihan umat. Narasi ini mengungkap bahwa pengangkatan Saul sebagai 

raja merupakan bentuk akomodasi Allah terhadap permintaan umat, sekaligus instrumen 

pedagogis untuk menyingkapkan konsekuensi penolakan mereka terhadap pemerintahan ilahi. 

Struktur literer yang menekankan repetisi kata  

“mengambil” di sisi raja dan pengurapan di sisi Allah menunjukkan adanya dialektika yang tidak 

dapat dipisahkan: monarki dapat menjadi sarana keselamatan jika taat kepada Allah, tetapi juga 

dapat berbalik menjadi instrumen penindasan jika menjauh dari-Nya. Dengan demikian, 

ambivalensi yang muncul bukanlah kelemahan redaksional, melainkan strategi teologis yang 

secara sadar menempatkan monarki dalam ketegangan antara legitimasi ilahi dan potensi 

eksploitatif manusiawi. 

Lebih jauh, relasi YHWH dan raja di dalam teks ini membentuk paradigma teologi biblika 

yang menolak absolutisme politik. Allah tetap digambarkan sebagai Raja sejati, sementara raja 

manusia hanya diberi mandat terbatas yang selalu tunduk pada firman-Nya. Teologi ambivalensi 

monarki dalam 1 Samuel 8-12 memberikan peringatan bagi kepemimpinan politik dan religius 

kontemporer bahwa legitimasi karismatik atau institusional, sebagaimana dialami Saul melalui 

pengurapan, tidak pernah bersifat final dan tidak kebal terhadap evaluasi ilahi. Penolakan YHWH 

terhadap Saul menegaskan bahwa kepemimpinan yang diakui secara struktural atau populer tetap 

berada di bawah penilaian etis-teologis, sehingga integritas dan ketaatan kepada kehendak Allah 

menjadi ukuran utama keberlanjutan legitimasi tersebut. Dalam pengertian lain, ambivalensi 

dalam narasi bukan bertujuan untuk merombak monarki secara total, melainkan untuk 

menekankan bahwa stabilitas politik tidak akan pernah menggantikan ketergantungan umat kepada 

Allah. Oleh karena itu, monarki dalam 1 Samuel 8-12 dapat dipahami sebagai cermin dialektis, di 

mana ia hadir sebagai jawaban atas kebutuhan historis Israel, tetapi pada saat yang sama berfungsi 

sebagai teguran ilahi agar umat tidak mengandalkan struktur politik lebih daripada kesetiaan pada 

YHWH. Dalam perspektif teologi biblika, ambivalensi ini meneguhkan prinsip dasar bahwa setiap 

bentuk kuasa manusiawi pada akhirnya harus tunduk pada otoritas Allah yang transenden. 

 

Implikasi 

Berdasarkan langkah-langkah analisis yang telah digunakan, kajian teologi ambivalensi 

monarki dalam 1 Samuel 8-12 memiliki implikasi praktis yang signifikan bagi refleksi teologis 

dan praksis kepemimpinan masa kini. Pertama, teks ini menegaskan bahwa setiap bentuk 

kekuasaan politik maupun religius harus dipahami sebagai mandat terbatas yang tunduk pada 

otoritas Allah, sehingga menolak model kepemimpinan absolut yang berpotensi menindas. Kedua, 

narasi ini menunjukkan bahwa legitimasi pemimpin bukan hanya ditentukan oleh pengangkatan 



 

122 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

institusional atau dukungan komunitas, melainkan terutama oleh kesetiaan pada prinsip moral dan 

kehendak Allah, sehingga menjadi koreksi terhadap praktik kepemimpinan yang mengutamakan 

legitimasi formal tetapi mengabaikan integritas. Ketiga, pola ambivalensi monarki 

memperingatkan bahwa stabilitas politik atau keberhasilan pragmatis tidak dapat menggantikan 

kesetiaan spiritual, sehingga komunitas iman perlu menjaga keseimbangan antara dukungan 

terhadap struktur pemerintahan dengan peneguhan nilai-nilai etis dan teologis yang melampaui 

kepentingan kekuasaan. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian mengenai teologi ambivalensi monarki dalam 1 Samuel 8-12 menunjukkan 

bahwa narasi ini tidak sekadar merekam transisi politik dari sistem hakim menuju monarki, 

melainkan membangun refleksi teologis yang kompleks tentang relasi YHWH dan Saul sebagai 

raja pertama Israel. Struktur literer, repetisi kata kunci, dan diksi kata dari teks Masoret 

memperlihatkan strategi naratif yang menekankan ambivalensi, yakni di satu sisi monarki muncul 

sebagai jawaban atas kebutuhan historis umat, tetapi di sisi lain dipahami sebagai bentuk 

penolakan terhadap kedaulatan Allah. Narasi ini menampilkan Allah bukan hanya sebagai pihak 

yang mengakomodasi kehendak umat dalam kerangka anugerah umum, tetapi juga sebagai subjek 

yang secara aktif mengarahkan kehendak tersebut di bawah kedaulatan-Nya dalam batas-batas 

tertentu. Ambivalensi monarki berfungsi sebagai strategi teologis yang disengaja, di mana 

pengangkatan Saul ditempatkan sebagai bagian dari rancangan ilahi yang tetap membuka ruang 

bagi kerentanan politik dan spiritual, sehingga legitimasi monarki sejak awal dipahami sebagai 

bersifat kondisional pada kesetiaan kepada YHWH. Berdasarkan hal tersebut, penelitian ini 

menegaskan bahwa monarki awal Israel merupakan instrumen pedagogis ilahi yang berfungsi 

untuk menguji dan menyingkap kesetiaan umat, serta menolak segala bentuk absolutisme politik 

yang mengabaikan kedaulatan Allah. Keseluruhan analisis ini memperkaya wacana teologi biblika 

dengan menunjukkan bahwa monarki dalam 1 Samuel 8-12 dapat dipahami dalam dialektika 

permanen antara kehendak manusia dan otoritas transenden Allah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

123 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Alter, Robert. The Art Of Biblical Narrative. New York: Basic Books, 1980. 

Balfour, R J. “Rejection Realized: Saul, the Evil Spirit and the Loss of Kingship.” Journal for the 

Study of the Old Testament 47, no. 2 (2022): 206–22. 

Bartholomew, Craig G. Introducing Biblical Hermeneutics: A Comprehensive Framework for 

Hearing God In Scripture. Grand Rapids, Michigan: Baker Academic, 2015. 

Brueggemann, Walter. Interpretation A Bible Commentary for Teaching and Preaching: First and 

Second Samuel. Louisville, Kentucky: Westminster John Knox Press, 1990. 

Butar-butar, Grecetinovitria Merliana, Debora Retinawati Nababan, Nataly Hasibuan, and Aberta 

Septia Sari Lumbanraja. “Perjalanan Samuel Mengurapi Saul Dan Daud Menjadi Raja Atas 

Israel.” Jurnal Silih Asah 1, no. 2 (2024): 73–81. 

Clines, David J.A., ed. The Dictionary Of Classical Hebrew. Volume V. Sheffield: Sheffield 

Phoenix Press, 2011. 

Damanik, Jhon Marthin Elizon, and Binsar Jonathan Pakpahan. “Membuang Undi Menemukan 

Pemimpin: Analisis Plus Minus Sistem Undi Pemilihan Pemimpin Dalam Kisah Raja 

Saul.” Jurnal Abdiel: Khazanah Pemikiran Teologi, Pendidikan Agama Kristen Dan Musik 

Gereja 4, no. 2 (2020): 199–215. 

Dotan, Aron. Biblia Hebraica Leningradensia: Prepared According To The Vocalization, Accents, 

And Masora Of Aaron Ben Moses Ben Asher In The Leni. Peabody: Hendrickson 

Publishers, 2001. 

Fretheim, Terence E. The Suffering Of God: An Old Testament Perspective. Philadelphia: Fortress 

Press, 1984. 

Gilmour, Rachelle. “From Anxiety to Reverence: Fear of God’s Retribution and Violence in the 

Book of Samuel.” Die Welt Des Orients 51, no. 1 (2021): 84–99. 

Glover, Daniel B. “Is Josephus Among The Qumranites? Unraveling A Textual Conundrum In 1 

Samuel 10: 27b.” Zeitschrift Für Die Alttestamentliche Wissenschaft 132, no. 2 (2020): 

266–80. 

Goldingay, John. Old Testament Theology: The Theology Of The Book Of Samuel. United 

Kingdom: Cambridge University Press, 2024. 

Koehler, Ludwig, and Walter Baumgartner. The Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old 

Testament. Edited by Johann Jakob Stamm. Leiden, The Netherlands: Koninklijke Brill, 

2000. 

Lee, Hung-En. “Give Us A King To Govern Us: An Ideological Reading Of 1 Samuel 8-12.” 

University of Stellenbosch, December 2011. 

McCarter. Jr., P. Kyle. 1 Samuel: A New Translation With Introduction, Notes And Commentary. 

Garden City, New York: Doubleday & Company, 1980. 

McConville, J. G. God and Earthly Power: An Old Testament Political Theology. New York: T&T 



 

124 

 

LOGIA: Jurnal Teologi Pentakosta 

Vol. 7, No.1 (Desember, 2025) 

Available Online at: http://sttberea.ac.id/e-journal/index.php/logia 

ISSN : 2716-4322 (Cetak) 2716-2834 (Online) 

Clark, 2006. 

MIHĂILĂ, CORIN. “READING OT NARRATIVES AND PREACHING FROM OT 

NARRATIVES. SOME LITERARY AND HOMILETICAL PRINCIPLES WITH AN 

EXAMPLE FROM 1 SAMUEL 8.” The Journal of Ministry and Biblical Research, 2024, 

45. 

Omosor, Alexander I. “Samuel’s Farewell Address in 1 Samuel 12: 1-5 As a Resource for Integrity 

in Leadership.” Nigerian Journal of Christian Studies 4, no. 1 (2021): 48–63. 

Pratt, Jr., Richard L. The Bible Student’s Guide To Interpreting Old Testament Narratives: He 

Gave Us Stories. Surabaya: Momentum, 2018. 

Putra, Adi, and M Th. “Monarki: Penolakan Terhadap Teokrasi.” Explore Contact FAQ, 2021. 

Randolph, Blake. “Saul the Levite: An Intertextual Reading of 1 Samuel 9-11 and Judges 19-21.” 

New Orleans Baptist Theological Seminary, 2024. 

Sergi, Omer. “Saul, David, and the Formation of the Israelite Monarchy: Revisiting the Historical 

and Literary Context of 1 Samuel 9–2 Samuel 5.” Saul, Benjamin, and the Emergence of 

Monarchy in Israel: Biblical and Archaeological Perspectives. Society of Biblical 

Literature Atlanta, 2020. 

Smith, Cameron Boston. “Some Character Analogies in 1 Samuel.” The University of St Andrews, 

2023. 

Tarigan, Iwan Setiawan. “Eksegesis Dan Penelitian Teologis.” Jurnal Teologi Cultivation 5, no. 2 

(2021): 86–102. 

Umeanolue, Ikenna, and Chukwuma Chieloka Nwoko. “LEADERSHIP AND 

ACCOUNTABILITY IN 1 SAMUEL 12: 1-5: MODEL FOR CHURCH LEADERSHIP 

IN ASSEMBLIES OF GOD CHURCH NIGERIA.” IFEDICHE: Journal of African 

Studies 2, no. 1 (2025). 

Walton, John H., and Andrew E. Hill. Old Testament Today: A Journey from Ancient Context to 

Contemporary Relevance. Edited by 2nd Ed. Grand Rapids, Michigan: Zondervan, 2013. 

 


